
29 

6. Чередник Л. А. Інформаційне суспільство сьогодення: виклики і проблеми. Інформаційна 
освіта та професійно-комунікативні технології ХХІ століття: матеріали ХVІ Міжнар. 
наук.-практ. конф. (м. Одеса). 2023. С. 158–165. 

7. Шемчук В. В. Глобальне інформаційне суспільство: основні підходи та сутністі характе-
ристики. Міжнародний науковий журнал «Верховенство права». 2019. Вип. № 2. С. 117–183. 

8. Килимник І.І. Інформаційне суспільство та інформаційна безпека. Нові виклики та шляхи 
подолання інформаційних загроз. Науковий вісник Ужгородського Національного Універ-
ситету. 2023. Вип. № 76(2). С. 53–57. 

 
Olena Pysmenna. International information systems as elements of the information society 
The article conducts a comprehensive analysis of international information systems as elements 

of the formation and gradual development of the information society. The historical stages of the 
emergence and formation of international information systems are indicated and disclosed, as well 
as certain differences between international and conventional information systems are outlined. In 
addition, attention is paid to classification and functional features. The article emphasizes certain 
problems that arise in the process of functioning of this phenomenon, in particular the issue of regu-
latory regulation. The concept of information society is also highlighted and its key characteristics 
are analyzed, namely the dominance of information as a strategic resource, due to the growing role 
of innovative technologies. The author emphasizes the importance of international information sys-
tems as a fundamental basis for the functioning of the information society, which contributes to the 
development of interstate cooperation. In particular, it is highlighted that currently there are different 
models of the information society, and their differences are also noted. The article pays special atten-
tion to the study of varieties of international information systems and their practical significance for 
ensuring international stability. The article comprehensively explores the theoretical aspect of the 
mentioned topic and outlines issues that create certain gaps and require clear and sufficient regulation. 

Keywords: information systems, information society, information technologies, information, 
digitalization, cyberspace, artificial intelligence, digital competencies, information technologies, in-
formation space, digital technologies, security, information security, digital transformation, interna-
tional information systems. 

 
 
 

УДК 162.6: [340.12] 
DOI 10.31558/2786-5835.2025.2.4 

Попов Володимир Юрійович, 
доктор філософських наук, професор, 

професор кафедри теорії, історії 
держави і права та філософії права 

Донецького національного університету імені Василя Стуса 
ORCID: 0000-0003-3097-7974 

 
ФІЛОСОФІЯ Й АФІНСЬКЕ (НЕ)ПРАВОСУДДЯ 

Статтю присвячено дослідженню особливостей давньоафінської демократії та її пра-
вової системи у відношенні до філософської діяльності. Велика увага приділяється релігійному 
підґрунтю афінського полісу і засобам його захисту проти т. зв. «безбожництва». Метою 
статті є аналіз співвідношення правової системи давніх Афін та філософії. На прикладі асе-
бій (переслідувань за релігійні погляди) ми переосмислюємо особливості афінської демократії 
та вказуємо на недотримання прав людини у царині свободи совісті. 



30 

Проведено ретроспективний аналіз головних судових процесів та досудового пересліду-
вання в Афінах щодо звинувачування в «безбожництві» або «нечестивості» (зокрема переслі-
дування Анаксагора, Протагора, Сократа, Арістотеля, Теофраста). Особлива увага приділе-
на суду 399 р. до н. е. над Сократом, що став символом обмеженості афінського демократич-
ного правосуддя, яке можна розглядати як неправосуддя. Вказано на політичні аспекти пере-
слідування філософа. На основі проведеного аналізу зроблено висновок, що в демократичних 
Афінах не існувало принципу невтручання держави в особистісні філософсько-світоглядні пе-
реконання, релігію як самостійну сферу людських відносин, як справу свободи совісті людини. 
Подібні судові процеси не сприяли розвитку філософії в Афінах, хоча вона продовжувала роз-
виватися та проповідуватися у приватних місцях і за межами полісів. Справжній розквіт 
афінської класичної філософії розпочинається лише після скасування обмежень на створення 
нових шкіл, тобто після 307 р. до н. е. Проведений філософсько-правовий аналіз переслідувань 
філософії в Афінах має непересічне значення для сучасного демократичного правосуддя, яке 
повинно забезпечити надійну систему гарантій та механізмів захисту прав і свобод людини, 
зокрема і права свободи совісті. 

Ключові слова: правосуддя, філософія, асебія, світогляд, релігія, релігійний злочин, де-
мос, поліс, демократія, права людини, свобода совісті. 

 
Постановка проблеми. Афіни зазвичай розглядаються як «батьківщина» 

давньогрецької філософії. Саме демократичний устрій Афін, який сприяв критич-
ному мисленню громадян та появі філософської рефлексії, розглядається як тло, 
на якому з’явилися класичні філософські школи: академіків та перипатетиків, 
стоїків та епікурейців. З Афінами пов’язується життя та діяльність Сократа, Пла-
тона, Арістотеля, Зенона Кітіонського, Епікура, софістів, кініків та неоплатоніків. 
Жодне з античних міст-полісів не може зрівнятися з Афінами за кількістю філо-
софів, риторів, вчених, які працювали в цьому місті. Водночас Афіни відомі всьо-
му світу як місце незаконного засудження та страти людини-символу всієї євро-
пейської філософії – Сократа. Чи було це ганебне несправедливе засудження і 
страта лише дрібним епізодом у блискучій історії демократичних, освічених Афін, 
чи це закономірний наслідок «темного» боку афінської демократії та її судової 
системи? Чи сприяла афінська демократична судова система вільному розвитку 
філософії, чи навпаки, гальмувала його шляхом переслідування за релігійні вда-
вані «злочини»? 

Аналіз останніх досліджень і публікацій. У 2025 р. у Греції відбулася Між-
народна конференція під назвою «Від Асебеї до атеїзму. Дослідження меж релі-
гійності в греко-римському світі від архаїчного періоду до пізньої античності», 
на якій у багатьох виступах розкривалися проблеми релігійних переслідувань у 
Давніх Афінах. 

Сьогодні найбільш повний огляд та аналіз проблематики засудження / кари 
за релігійні «злочини» в давньоафінських судах належить польському вченому 
Якубу Філоніку. У своїй великій статті «Athenian impiety trials: a reappraisal» він 
на підставі ретельного дослідження матеріалу намагався переосмислити роль 
звинувачень у «богохульстві» та «нечестивості» в судообігу давніх Афін [1]. До-



31 

статньо важливі аспекти відношення афінського правосуддя до філософії ми зна-
ходимо також у статті австралійської дослідниці Лари О’Салліван [2]. Вагомі мо-
менти щодо афінської асебії висвітлені також у праці італо-британського історика 
філософії Арнальдо Момільяно [3]. Дослідження Філоніка є предметом уваги та-
ких відомих західних (здебільшого американських) вчених: Ріхард Бауман 
(Bauman, 2014), Робін Вотерфілд (Waterfield, 2009), Томас Брикхаус та Ніколас 
Сміт (Brickhouse & Smith, 2002), Джозеф Гербасі (Gerbasi, 2025), Моген Хансен 
(Hansen, 1995), Дебра Нейлс (Nails, 2006). Джосія Обер (Ober, 2011), Ісідор Стоун 
(Stone, 1988) та ін. У більш широкому контексті проблема правосудності сокра-
тівського судового процесу розглядається Деннісом Сансомом у його полеміці з 
роботами Марти Нуссбаум, у яких вона намагалася «осучаснити» сократівську 
філософську спадщину. 

В українській науковій літературі проблемі давньогрецької філософії й право-
суддя присвячено монографію Г. Демиденка (2018), статті А. Богачова (2007) та 
Р. Ванджурака (2023). Але у численних філософських та правознавчих статтях, 
монографіях і підручниках можна знайти згадування про цю подію, що давно (ма-
буть, під впливом значущості платонівської філософії) стала символічним і зна-
ковим моментом у морально-релігійному підґрунті західної культури. 

Цей великий масив наведеної літератури з досліджуваної проблематики вка-
зує на її постійну затребуваність і вимоги до її нової інтерпретації в сучасних 
історичних умовах. Сьогоднішні тенденції розвитку людської цивілізації мають 
два головні вектори: забезпечення прав і свобод людини незалежно від її релігій-
них (та філософських) переконань і повернення практик релігійних та ідеологіч-
них переслідувань (мусульманський світ (особливо Іран), сучасна росія, КНДР та 
інші країни т. зв. «осі зла»). Цивілізаційний вибір, зроблений Україною у 2004 р., 
підтверджений подіями 2014 р. і освячений численними жертвами під час війни, 
що ще триває, є вагомим і однозначним свідченням слідування першому вектору. 
Все це змушує звертатися до давніх подій з огляду на актуальні проблеми нашого 
часу. 

Постановка завдання. Метою статті є аналіз основних філософсько-право-
вих інтерпретацій співвідношення філософії, релігії та права в давніх Афінах. На 
прикладі переслідувань за релігійні погляди (зокрема суду над Сократом) ми ста-
вимо за мету переосмислення особливостей афінської демократії щодо дотримання 
прав людини та обґрунтування необхідності врахування негативного досвіду в 
сучасній демократичній правовій системі суспільства. 

Виклад основного матеріалу. На початку VI ст. до н. е. Афіни були звичай-
ним грецьким полісом, що відрізнявся від інших лише своїми розмірами. Він був 
одним із найбільших у Греції, а за кількістю населення – першим в Елладі. Як і в 
більшості міст-держав, афінський демос на той час перебував у залежності від 



32 

аристократії, особливо той, що перебував у борговій залежності. Зростання зака-
балення демосу викликало його невдоволення. Внутрішньополітична ситуація в 
Афінах стала вибухонебезпечною. Але у 594 р. до н. е. афіняни обрали архонтом-
епонімом знаменитого мудреця Солона та надали йому надзвичайні повноваження. 
Він розпочинає свої економічні на правові реформи. Внаслідок його судової ре-
форми з’являється геліея – суд присяжних, який складався з 6 000 громадян, не-
залежно від їх майнового стану, які щорічно набиралися шляхом кидання жереба. 
Державного звинувачення в Афінах не існувало. Його міг висунути будь-який 
повноправний громадянин, який для цього давав клятву, що говорить правду. Од-
ним із завдань архонта-басилевса було встановити, чи має обвинувачення під со-
бою якісь підстави, і передати справу на розгляд гелії [4]. 

Навесні третього року 96-ї олімпіади (або 399 р. до Різдва Христового) мо-
лодий драматург на ім’я Мелет, трагедії якого жодного разу не були відзначені ні 
публікою, ні критикою, вручив архонту-басилевсу воскову дощечку, що містила 
звинувачення проти філософа Сократа: «Це звинувачення склав і, підтвердивши 
присягою, подав Мелет, син Мелета з дема Пітос, проти Сократа в тому, що “δεν 
πίστευε στους θεούς της πόλης, αλλά εισήγαγε καινά δαιμόνια και διέφθειρε με τις 
διδασκαλίες του τους νέους”. (“не вважає богами тих, яких вважає місто, а вводить 
інші, нові божества; винен у тому, що псує молодь. Покарання – смерть”)» [5, 
с. 153]. 

Отже, звинувачення стосувалось насамперед скоєння релігійного злочину 
(«не вважає богами тих, яких вважає місто»). Чи настільки тяжким вважався та-
кий «злочин» у демократичних та, як вважається, толерантних Афінах? 

У давній Греції були закони, а були псефізми («декрети»), тобто засоби ін-
дивідуального обмеження прав конкретної людини. Коли в керівників держави 
не знаходилося відповідного закону проти якоїсь людини, вони вводили щодо 
нього псефізму. Щодо т. зв. «релігійних злочинів» зазвичай застосувалася псефізма 
Діопіфа. Фанатичний жрець і народний оратор Діопіф у 432 р. до н. е. оголосив 
злочином асебію (ἀσεβεία) – богохульство, розхитування «духовних скреп» афін-
ського суспільства. Ця псефізма була націлена на засудження друга Перікла – фі-
лософа Анаксагора, який також займався математикою та астрономією. Він пояс-
нював сонячні і місячні затемнення тим, що Сонце і Місяць – це не боги, а брили, 
що відірвалися від Землі. Вчення Анаксагора становило серйозну небезпеку для 
жерців: його ідеї мали популярність серед освічених мешканців Афін. 

В античних джерелах міститься кілька версій засудження Анаксагора. Згідно 
з Плутархом, декрет Діопіфа був спрямований безпосередньо проти Анаксагора, 
і Перікл, побоюючись за філософа, переконав його ще до суду виїхати з Афін [6, 
с. 234]. Діоген Лаертський надає нам чотири різні версії оповіді (2.12–14) про ін-
цидент асебії, пов’язаної з Анаксагором, навіть не намагаючись вирішити, яка з 



33 

них може бути правдоподібнішою за іншу. Згідно з розповіддю Сотіона, Анакса-
гор був звинувачений Клеоном у безбожності, а Перікл його захищав. Потім його 
засудили до вигнання та штрафу у п’ять талантів. За словами Сатіра, його звину-
ватив у безбожності та «персидській зраді» Фукідід, а потім заочно засудив до 
смертної кари. Згідно з елліністичним біографом (не коміком), Герміппом зі Смір-
ни, Анаксагор вже був у в’язниці, коли Перікл переконав народ у Зборах виправ-
дати філософа, але перший потім покінчив життя самогубством, бо не міг витри-
мати образ. І останнє, але не менш важливе: Ієронім Родоський вважав, що філо-
софа, ослабленого хворобою, виправдали з жалю. Назвавши всі ці варіанти, Діо-
ген Лаертський просто стверджує, що Анаксагор провів свої останні дні в Ламп-
саку, де й помер [5, с. 150]. 

Другою жертвою афінського (не)правосуддя був філософ, якого інколи роз-
глядають як найбільшого антагоніста Сократа – софіста Протагора. За Діогеном, 
Протагора звинуватили в асебії за твердження «Про богів я не можу знати, чи є 
вони, чи їх немає, тому що дуже багато перешкоджає такому знанню, – і питання 
темне, і час життя короткий». Філософ був засуджений на вигнання, але втік до 
суду з Афін. Згідно з Діогеном, його книги через глашатая були конфісковані, а 
потім спалені на центральній площі [5, с. 410]. 

Однак Якуб Філоник вважає, що «суд над Протагором, і зокрема розповідь 
щодо вигнання та публічного спалення книг, видається дуже сумнівною, … оскіль-
ки усі свідчення, які згадують про нього, є пізніми, здебільшого анекдотичними 
та взаємовиключними» [1, р. 39]. 

На відміну від попередніх судових процесів щодо асебії, які мають спірну 
історичність, судовий процес над Алківіадом і його друзями 415 р. до н. е. (тобто 
за 16 років до процесу над Сократом), яких звинуватили в понівеченні герм та 
профанації, був добре засвідчений у тодішніх джерелах, Але, як відомо, цей про-
цес було відкладено до повернення Сицилійської експедиції, і він стосувався не 
якихось філософських поглядів (хоча Алківіад був учнем Сократа), а конкретних 
«хуліганських» дій. 

Будь-яке дослідження засудження за асебію в Стародавніх Афінах не може 
оминути її найвідомішого судового процесу – переслідування Сократа 399 р. 
до н. е., з якого ми й розпочали нашу оповідь. Цей процес майже «стенографічно» 
задокументований сучасниками (Платоном та Ксенофонтом), хоча треба врахо-
вувати й певну упередженість авторів, які вбачали у судовому вердикті величезну 
несправедливість до найсправедливішого з усіх людей (тобто їх улюбленого вчи-
теля – Сократа). 

Звинувачення, нагадаємо, полягало в розбещенні молоді та безбожності, або, 
точніше, у введенні нових богів замість тих, яких визнавало місто. Платон чітко 
визначає процедуру та звинувачення як ἀσεβείας γραφή (лист про асебію). З «Апо-



34 

логії» Платона ми дізнаємося, що суд відбувся перед дикастами в дикастерії, не-
значною більшістю Сократа було визнано винним; після доволі нескромної дру-
гої промови підсудного переважна більшість засудила його до «громадянської» 
смертної кари болиголовом (у давнину вважали, що цикутою). Сам Сократ, як 
зображено в «Апології», постійно говорить з іронією та висміює своїх обвинува-
чів [7]. Захищаючи Вчителя, Ксенофонт у своїй «Ἀπολογία Σωκράτους» стверджу-
вав, що Сократ шанував богів, бо приносив їм жертви вдома та на громадських 
вівтарях [8, р. 17]. Але Платон розумів, що релігійні погляди Вчителя були доволі 
далекими від тих, яких традиційно дотримувалися афіняни, і насправді могли 
стати основою для звинувачення у безбожності, особливо за політичних обста-
вин, які цьому сприяли. Варто зазначити, що Сократ у «Апології» Платона не 
спростовує аргумент про невіру в богів поліса, говорячи, що він їх визнає. Нато-
мість він продовжує стверджувати, що його δαίμονες також є богами [7, с. 29]. 

У своїх діалогах Платон часто протиставляє погляди Вчителя релігійним за-
бобонам афінського демосу, наприклад, стверджуючи, що «експерти», а не не-
освічений «натовп», повинні приймати рішення в політичних питаннях, оскільки 
їм дана виняткова божественна «чеснота». В діалозі «Евтифрон» Платон припи-
сує Сократу висунення своєрідної дилеми: чи є дія благочестивою, тому що її 
люблять боги, чи її люблять боги, тому що вона є благочестивою? [9, с. 59]. Якщо 
перше, то добра чи благочестива дія – це все, чого хочуть боги, можливо, включ-
но з діями, які ми зазвичай вважаємо однозначно аморальними. Якщо друге, то 
добра чи благочестива дія може бути визначена без жодного посилання на богів. 
Сократ, здається, обирає другу альтернативу, і Добро опиняється вище волі бо-
гів [9, с. 62]. Тобто Платон інтуїтивно відчував, що філософська віра Сократа не 
є тотожною традиційній релігії афінського полісу. 

Але звинувачення в асебії проти Сократа виникло не безпосередньо через 
його «безбожні» промови, хоча останні підготували ґрунт для звинувачення. 
Його радше судили через роль, яку відіграли його друзі та учні в олігархічному 
перевороті 404 р. після поразки Афін у Пелопоннеській війні – події, тісно пере-
плетеній з його філософськими поглядами. 

Тут можна погодитися з Якубом Філоником, що «…переважна більшість, 
якщо не всі відомі афінські судові процеси за безбожність, можна вважати полі-
тичними або політично мотивованими» [1, p. 85]. Це однаково стосується не тіль-
ки філософів, але й політиків, жерців, пересічних громадян, про яких ми дізнає-
мося зі справ про безбожність, що збереглися. Отже, використання релігії в цих 
судових процесах постає як суто інструментальний захід, що слугує різним фор-
мам політичного порядку денного, навіть якщо воно живиться наявними забобо-
нами та страхом. Водночас верховенство спільноти над особистістю в публічній 
сфері застосовувалося так само, як і скрізь в афінській політичній практиці. Але 



35 

подібні процеси відбувалися й у інших містах-полісах і не завжди були суто по-
літичними, тому нам разом з Філоником доводиться відкинути думку відомого 
італо-британського антикознавця Арнальдо Момільяно про те, що «судові проце-
си за безбожність були унікальним афінським способом вирішення політичних 
проблем» [3, р. 566]. 

В Афінах після Сократа, а також 22 чоловіків, засуджених після подій 415 р., 
задокументовано з десяток справ людей (більшість із яких не були філософами), 
яких звинуватили у безбожності, причому лише деякі вироки були виконаними. 
Всі інші збережені зауваження вказують на більш м’які форми покарання. Біль-
шість обвинувачених покинули Афіни до того, як їхня справа постала перед су-
дом, особливо якщо вони були неафінянами і не ризикували втратити громадян-
ство та майно в Афінах. У IV ст. Фрину, ймовірно, судили за безбожність за до-
помогою Евфія (прибл. 350 р.), Архія притягнули до суду за ритуальні порушен-
ня, а Теоріду засудили до смертної кари за виготовлення чарівного зілля (обидва 
в середині IV ст.). Сестру Лакедемонія (до 345 р.) та Лікурга (330-ті роки) судили 
та виправдали. Лише два випадки кінця IV ст. стосуються філософів: справа 
Арістотеля (близько 323 р., втік до суду) та його учня Теофраста (близько 318–
17 рр., ймовірно, судили та виправдали) [1, р. 75–76]. 

Судове переслідування Арістотеля відбулося лише через кілька місяців після 
смерті його учня Александра Македонського. За пізнішими авторами, Арістотеля 
звинуватили в низці нечестивих вчинків, включаючи складання «пеана» (пісні, 
яка мала бути присвячена лише богу, навіть якщо поети четвертого століття по-
чали відхилятися від цього правила та напис у Дельфах для Гермія, правителя 
Атарнея та Асса та колишнього учня Академії, вбитого двома десятиліттями ра-
ніше, який тримав Арістотеля як гостя після смерті Платона. Почувши звинува-
чення, Арістотель, як кажуть, вирушив у вигнання до Халкіди на Евбеї, але нев-
довзі після цього там помер [5, с. 254]. 

Судова справа проти його учня Теофраста взагалі має напіванекдотичний ха-
рактер. Його звинувачували в поклонінні лише дванадцяти богам. Але пересліду-
вання Теофраста за безбожність викликало гнів самих афінян, оскільки він був 
відомий своїм трактатом «Про благочестя» (Περὶ εὐσεβείας), у якому писав про 
релігійний та етичний вимір жертвопринесення богам і дорікав цариці Олімпіаді 
(матері Александра Македонського) за її марнотратство в цій сфері [5, с. 275–276]. 

Це, мабуть, були останні переслідування за асебію за псефізмою Діопіфа. 
Однак афінська демократія продовжувала переслідувати філософів, яких підо-
зрювала в антидемократичних або промакедонських симпатіях, хоча ці звинува-
чення вже позбавлені релігійного складника і мають суто політичний характер. 
Таким був закон Софокла, сина Амфікліда (якого, зрозуміло, не треба плутати з 
афінським великим трагіком), прийнятий у 307 р. до н. е. після повалення десяти-



36 

річної тиранії учня Теофраста Деметрія Фалерського. Австралійська історикиня 
філософії Лара О’Салліван вважає, що цей закон «прагнув підпорядкувати підо-
зрілі філософські школи з їх уявними антидемократичними уподобаннями юрис-
дикції держави» [2, р. 253]. На відміну від попередніх індивідуальних пересліду-
вань, він був націлений на систематичне придушення філософської діяльності в 
Афінах. Законом Софокла заборонялося заснування філософської школи без яв-
ного дозволу афінських Еклесії та Ареопагу; неотримання цього попереднього 
дозволу каралося смертю. Закон Софокла є однією з небагатьох задокументова-
них спроб регулювання філософської освіти в масштабах полісу держави, однак 
його вплив на афінське філософське суспільство був помітним: багато філософів 
(зокрема й Теофраст) втекли з міста. На щастя для Афін, закон залишався чинним 
лише рік. Софокла з Суніону було засуджено переважною більшістю, оштрафо-
вано, а його закон скасовано. Голосування, яке забезпечило скасування закону, 
стало каталізатором для заснування в цьому місті двох великих філософських 
шкіл: невдовзі після скасування закону (у 306 р.) Епікур повернувся до рідних 
Афін, щоб заснувати там свій знаменитий сад, і невдовзі після цього (прибл. у 
300 р.) Зенон з Кітіона, засновник стоїчного руху, прибув до міста та почав ви-
кладати в Стої Пойкіле [2, р. 255]. 

Афіни, як місто, в якому стратили першого філософа-мученика Сократа, не-
зважаючи на асебії та втрату геополітичного впливу, чимось приваблює філосо-
фів і в ІІІ ст. до н. е. стає столицею античної філософії, риторики і мистецтв. По-
при історичні перипетії, місто зберігає цей статус і в Римській імперії. Саме в 
Афінах імператор-стоїк Марк Аврелій заснував 4 кафедри філософії для чотирьох 
основних філософських шкіл того часу: академічної, перипатетичної, стоїчної та 
епікурейської, призначивши їм державне утримання. Одна з цих кафедр, що сягає 
витоками платонівської академії проіснує до 529 року вже нашої ери, коли вона 
була закрита вже за розповсюдження язичництва в християнський імперії сумно-
звісним указом імператора Юстиніана Першого. 

Висновки. Існує усталена опінія, що пантеон із кількох десятків богів, якому 
поклонялися у давній Греції, створював сприятливу атмосферу для утвердження 
ідеї релігійної терпимості та розвитку філософії. Політеїстичне суспільство було 
толерантним як до «чужих богів», так і до людей, які їх вшановували. Грецька 
«народна релігія» не мала чіткого віровчення та догматів із строгою «ортодоксаль-
ністю» чи «ексклюзивністю». Водночас вона залишалася культом богів – «захис-
ників поліса», що була справою сім’ї, роду, племені та держави, зокрема Афін. 

Античний світ не знав релігії, відокремленої від політики та держави; релігії 
як автономної сфери людських відносин або справи совісті людини. Декрет про 
асебію був реакцією поліса на пропаганду софістів та інших філософів-вільнодум-
ців, що підтверджують судові процеси в Афінах над відомими філософами, як 



37 

Анаксагор, Протагор, Сократ, Арістотель та інші. Це були політичні процеси си-
стематичного характеру. Очевидно, що вони не сприяли розвитку філософії, яка 
змушена була розвиватися в інших містах або в приватних, напівтаємних умовах. 
Лише після скасування закону Софокла з Суніону (307 р. до н. е.) розпочався 
справжній розквіт афінської класичної філософії. 

 
Список використаних джерел 

1. Filonik J. Athenian impiety trials: a reappraisal. Dike. Rivista di storia del diritto greco ed 
ellenistico. 2013. № 16. P. 11–96. 

2. O’Sullivan L. The Law of Sophocles and the Beginnings of Permanent Philosophical Schools in 
Athens. Rheinisches museum für philologie. 2002. Vol. 145, № 3–4. S. 251–262. 

3. Momigliano A. Impiety in the Classical World. Dictionary of the History of Ideas / 
ed. Ph. P. Wiener. Vol. II. New York, 1973. Р. 564–567. 

4. Хома Н. М. Історія держави та права зарубіжних країн. Навчальний посібник для студентів 
вищих закладів освіти. 3-тє вид., стереотипне. Львів: Видавництво ПП «Магнолія 2006», 
2024. 475 с. 

5. Діоген Лаерцій. Життя і думки славнозвісних філософів / пер. Л. Звонська, В. Туренко. 
Київ: Темпора, 2024. 658 с. 

6. Плутарх. Порівняльні життєписи / пер. з д-гр. Й. Кобів, Ю. Цимбалюк. Т. І. Київ: Стилет і 
Стилос, 2023. 480 с. 

7. Платон. Апологія Сократа. Діалоги / пер. Й. Кобіва. Київ: Основи, 1999. С. 20–41. 
8. Xenophon. Memorabilia / Тr. A. L. Bonnette. Ithaca: Cornell University Press, 1994. XXVIII, 

170 p. 
9. Платон. Евтифрон. Діалоги / пер. Т. Лучука. Київ: Основи, 1999. С. 54–68. 

 
Volodymyr Popov. Philosophy and Athens (in)justice 
The article is devoted to the study of the features of ancient Athenian democracy and its legal 

system in relation to philosophical activity. Much attention is paid to the religious basis of the Athe-
nian polis and the means of its protection against the so-called “godlessness”. The purpose of the 
article is to analyze the relationship between the legal system of ancient Athens and philosophy. Using 
the example of asebia (persecution for religious views), we rethink the features of Athenian democracy 
and point out the failure to observe human rights in the area of freedom of conscience. 

A retrospective analysis of the main trials and pre-trial prosecutions in Athens on charges 
of “godlessness” or “impiety” (in particular, the persecution of Anaxagoras, Protagoras, Socrates, 
Aristotle, Theophrastus) is carried out. Special attention is paid to the trial of 399 BC over Socrates, 
who became a symbol of the limitations of Athenian democratic justice, which can be viewed as 
injustice. The political aspects of the persecution of the Philosopher are indicated. Based on the 
analysis, it is concluded that in democratic Athens there was no principle of non-interference of the 
state in personal philosophical and ideological beliefs, religion as an independent sphere of human 
relations, as a matter of freedom of conscience. Such trials did not contribute to the development of 
philosophy in Athens, although it continued its research and preaching in private places and outside 
the polis. The real flowering of Athenian classical philosophy begins only after the abolition of re-
strictions on the creation of new schools, that is, after 307 BC. The philosophical and legal analysis 
of the persecution of philosophy in Athens is of extraordinary importance for modern democratic 
justice, which must provide a reliable system of guarantees and mechanisms for the protection of 
human rights and freedoms, including the right to freedom of conscience. 

Keywords: justice, philosophy, asebia, worldview, religion, religious crime, demos, polis, 
democracy, human rights, freedom of conscience. 


